
   

 

  1 

 

Homélie du dimanche 4 janvier 2026 

Célébration de clôture du Jubilé en la cathédrale de Nantes 

 

Frères et sœurs, au terme de ce jubilé et après tout ce que nous avons vécu, que pouvons-nous 

dire de l’espérance ? Et si les mages nous aidaient à formuler notre réponse ? Ces hommes, fins 

connaisseurs du monde des astres, se mettent en route pour une étoile. Ils assujettissent tout ce 

qui fait leur vie à cette marche derrière elle, sans bien savoir quelle est son origine et où elle les 

conduira. Ils se laissent, en quelque sorte, séduire par elle au point de tout quitter et de se lancer 

dans un long périple à travers le Moyen-Orient, à la recherche de l’endroit qu’elle indique. Ils 

investissent tout leur être, toutes leurs compétences, au service de l’espérance portée par le 

peuple d’Israël : celui de l’avènement du Messie de Dieu, alors qu’eux-mêmes n’étaient pas de 

ce peuple. Car c’est bien pour cela qu’ils se sont mis en route ! La question qu’ils posent à 

Hérode le révèle : “Où est le roi des juifs qui vient de naître ? Nous avons vu se lever son étoile 

à l’orient et nous sommes venus nous prosterner devant lui”. Ils sont ainsi devenus des 

aventuriers de l’espérance, des pèlerins d’espérance : cette espérance de Salut incarnée en 

l’enfant de Bethléem dont l’étoile s’était levée à l’orient. 

 

Alors, en contemplant ces mages, nous prenons déjà conscience que notre vie est aventure, 

qu’elle est pèlerinage. Elle est une traversée – de la naissance à la mort - qui nous conduit à ce 

lieu tant espéré où nous pourrons, heureux, nous prosterner devant Celui que nous avons 

cherché et que nous devinions, alors que nous étions sur cette terre, vivant, présent à nos côtés, 

nous guidant, telle l’étoile des mages, vers notre Père des cieux. Disciples du Christ-ressuscité, 

voilà, je crois, ce que nous pouvons dire de l’espérance au terme de ce jubilé. 

 

Vous l’aurez compris : au terme de ce jubilé de l’espérance, il ne s’agit donc pas simplement 

de passer à autre chose mais, bien au contraire, de nous mettre en route pour être, au cœur de 

notre société et de notre monde, des aventuriers de l’espérance, des « aventuriers-chercheurs » 

de ce Dieu qui s’est donné en Jésus son Enfant.  

 

Les mages nous enseignent que notre vie d’homme, de femme, ne se construit pas en fonction 

d’intérêts à court terme - à la manière d’Hérode qui craignait pour sa couronne - mais en 

fonction d’un intérêt – un seul – celui d’accomplir sa vie, de lui donner sens afin qu’elle se 

déploie pour le bien, pour le vrai, pour le beau… Cela suppose que nous avancions dans tout ce 

qui fait notre vie, les yeux fixés sur l’étoile du Christ, dans l'espérance de ce Salut qu’il est venu 

incarner, et d'emprunter, pour y parvenir, les chemins qu’elle nous indiquera même s’ils nous 

semblent hasardeux et parfois peu engageants. 

 

Ces chemins sont les chemins du lac de Tibériade sur lesquels les apôtres se laissèrent saisir par 

l’étoile qui brillait dans les yeux du Christ, « alors laissant tout, ils le suivirent ! ». Ils sont les 

chemins de la Galilée, là où un homme, nommé Bartimée, un aveugle, se laissa toucher par 

l’étoile qui scintillait dans les paroles de tendresse du Christ… « Alors, laissant là son vieux 

manteau, il bondit vers Jésus et marcha à sa suite ». Ils sont les chemins de Jérusalem où, 

devant ses juges, Jésus, au risque de la mort, s’abandonnant à cette étoile que son Père avait 

déposée en Lui, n’hésita pas à proclamer qu’il était le Messie, le Fils du Dieu vivant venu en ce 

monde, pour que tout homme puisse recevoir la vraie lumière et devenir enfant de Dieu. 

 

Ils ne sont pas les chemins les plus faciles, ils sont les chemins de la confiance et du 

renoncement, ils sont tout simplement les chemins de la mission. Et qu’il est dur de les 

emprunter quand, en notre monde, traversé par tant et tant de peurs, des “bonimenteurs” de 

toutes sortes ne cessent de nous proposer d’autres chemins, prétendument plus faciles, et qui 



   

 

  2 

 

seraient capables de résoudre tous les problèmes. Ils sont malheureusement des impasses, aux 

antipodes de ceux que nous ouvrent l’étoile de l’espérance.  

 

Face aux difficultés économiques et sociales, face à la violence si présente dans notre société, 

face aux déséquilibres internationaux qui inquiètent à juste titre, ces “bonimenteurs” nous 

offrent comme solution les chemins de la stigmatisation de l’adversaire et de celui qui serait 

différent, qui serait « d’ailleurs », les chemins de la force et du repli identitaire, les chemins de 

la satisfaction des désirs individuels jusqu’à pouvoir disposer de la vie, les chemins de la 

privatisation de la foi et de son effacement du champ social ou, au contraire, ceux de sa 

récupération à des fins politiques... et tout cela au détriment du bien commun et du respect de 

la dignité de la personne humaine. Ce sont là, frères et sœurs, des chemins de désespérance, car 

dans tous ces discours qui prospèrent sur les malheurs du monde, où donc se trouve ce chemin 

d’amour total et radical que vivra Jésus, de la crèche à la croix, et qui débouchera sur la 

réalisation de notre espérance ? La vive lumière du matin de Pâques, la mort et le mal enfin 

vaincus, la promesse de la vie en Dieu enfin réalisée.  

 

Ne nous laissons pas conduire sur ces chemins de désespérance ! C’est ce que chercha Hérode 

quand il invita hypocritement les mages à revenir le voir pour qu’il puisse à son tour se 

prosterner devant l’enfant, alors qu’il n’avait qu’une seule idée : le mettre à mort ! Les mages 

“repartirent par un autre chemin” - celui de la vérité et de la liberté - parce qu’ils avaient 

rencontré le Messie, et que sa rencontre les avait rendus libres ! Soyons libres comme eux, 

soyons libres comme le Christ qui n’a jamais été récupéré par personne : il est le chemin, la 

vérité et la vérité rend libre. Comme le disait le Pape François aux jeunes : “Ne nous laissons 

pas voler notre espérance”. 

 

Au terme de cette année jubilaire et en cette nouvelle année, gardons les yeux fixés sur l’étoile 

sans nous arrêter aux obstacles qui jonchent le chemin, sans prêter l’oreille aux 

« bonimenteurs » de toutes sortes. Et puissions-nous surtout devenir des allumeurs d’étoiles 

pour que s’ouvrent les cœurs à la véritable espérance - le Christ ressuscité, notre Frère, notre 

Ami, notre Seigneur et Maître : 

 

Allumez, dit Dieu, l’étoile du regard… 

Pour que tous ceux qui sont seuls et mal-aimés soient contemplés avec un regard 

d'amour. 

Celui que mon Fils Jésus posa sur Bartimée, sur la femme-adultère, sur le paralysé de la 

piscine de Bethesda, et sur tant d’autres... 

 

Allumez, dit Dieu, l'étoile de la parole… 

Pour que vous vous adressiez à ceux qui croisent votre chemin, avec les mêmes mots. 

Ceux que mon Fils Jésus adressa à cette femme de Samarie, et qui lui révélèrent que sa 

vie avait du prix. 

 

Allumez, dit Dieu, l'étoile de l'écoute… 

Pour que vous donniez plus de temps à vos frères et sœurs en humanité qu'à vous-même.  

Ce temps que mon fils Jésus donna sans compter aux foules nombreuses qui venaient à 

lui jour et nuit. 

 

Allumez, dit Dieu, l'étoile de la vie...  

Ils sont si nombreux celles et ceux qui ne savent pas ou qui ne savent plus s'émerveiller 

du don de la vie. 



   

 

  3 

 

Ce parfum que les mages offrirent à mon Fils Jésus signifie que sa vie est la plus belle 

des merveilles qu'il soit donné aux hommes de recevoir. 

 

Enfin, dit Dieu, allumez l'étoile du serviteur… 

Accrochez là au plus haut du ciel,  

car mon Fils Jésus, de la mangeoire de Bethléem jusqu'à la croix du Golgotha, emprunta 

le chemin du service afin de manifester de quel amour, moi votre Dieu, je vous aime. 

Il est le chemin de votre salut,  

là est votre espérance,  

et il vous faut l’emprunter pour connaître avec Lui la joie de la Résurrection. 

 

Frères et sœurs, qu’en 2026, notre diocèse, avec l’Eglise tout entière, poursuive son chemin au 

milieu du monde de ce temps, à la poursuite de l’étoile du Christ notre espérance, et que nous 

la fassions briller si fort qu’elle suscite le désir de découvrir Celui qui est notre horizon. 

 

ⴕ Mgr Laurent Percerou, 

Evêque de Nantes. 


